
ACTE INSTITUCIONAL 
EN MEMÒRIA DE 
LES VÍCTIMES 
DE L’HOLOCAUST, 2026

Conclusions sobre els col·lectius de 
víctimes a càrrec dels alumnes dels 
centres educatius que han participat 
en el Projecte Educatiu en Memòria 
de les Víctimes de l’Holocaust

27 de gener de 2026



© Parlament de Catalunya. Departament de Relacions Institucionals. Aula Parlament. Tel. 933 046 500 
(ext. 3430). Fax 937 063 204. Parc de la Ciutadella, s/n, 08003 Barcelona. www.parlament.cat. 
A/e: aulaparlament@parlament.cat 

Fotografia: © Dnalor CC-BY-SA-3.0 AT (porta principal a l’antic camp de concentració nazi d’Auschwitz-
Birkenau



3  Acte institucional en Memòria de les Víctimes de l’Holocaust, 2026

ACTE INSTITUCIONAL 
AMB MOTIU DEL 
DIA INTERNACIONAL 
EN MEMÒRIA DE 
LES VÍCTIMES 
DE L’HOLOCAUST

Institut de Roquetes. Tarragona  
Les víctimes del col·lectiu dels testimonis de Jehovà 

Benvolguts, benvolgudes, 

Ens trobem avui aquí, en el cor de la sobirania catalana, units per un mateix objec-
tiu comú: mantenir viu el deure de la memòria. No és l’atzar, és la responsabilitat 
humana i moral el que ens convoca aquí a recordar les víctimes de l’Holocaust, 
aquella tragèdia devastadora perpetrada pels règims feixistes i totalitaris de l’Eu-
ropa del segle xx.

En aquesta rememoració de la història, cal dirigir la nostra mirada a un col·lectiu, 
sovint oblidat, que va patir una repressió severa: els testimonis de Jehovà. Entre 
1.000 i 1.400 persones van ser torturades i assassinades pel seu origen religiós i, en 
essència, per la seva negativa a renunciar als seus principis i a la fidelitat a la seva 
fe. Moltes més van ser perseguides. Pensem que els testimonis de Jehovà tenien 
l’oportunitat de sobreviure signant una declaració en què es prometia obeir l’estat 
per sobre de la fe. Altres víctimes del feixisme no van disposar d’aquesta opció, però 
molts testimonis van preferir mantenir-se fidels als seus principis que salvar la vida.

Com a ciutadans europeus, estudiants i hereus d’aquesta història, creiem que 
conèixer aquest capítol és fonamental. Aprendre que la intolerància i l’odi tenen 
la capacitat d’esborrar la humanitat de les persones, destrossar la convivència i 
assassinar gent, únicament culpable de mantenir-se fidel a les seves creences, és 
bàsic per fer una societat catalana millor. 

Els testimonis de Jehovà no acceptaven les normes del règim nazi, que anava en 
contra de la seva manera de pensar. Des del seu profund pacifisme, no volien par-
ticipar en la guerra i, com hem dit, tampoc renunciar a la seva fe. Molts van ser 
executats per practicar-la, per fer el que ells creien que era correcte, «obeir Déu 
abans que els homes», per ser ells mateixos i no trair les pròpies creences. Així 
van ser empresonats, separats de les seves famílies, obligats a viure en condi-
cions inhumanes i privats dels drets bàsics. 

Aquest col·lectiu, com molts d’altres, va ser marcat amb un triangle invertit de co-
lor porpra; un distintiu que, de la mateixa manera que els triangles rojos, verds, ro-
ses, marrons, etc., servia per classificar les persones segons les seves creences, 
orígens o religions.

Volem anar més enllà dels números i posar nom a algunes de les persones que 
van patir aquesta persecució. Penseu en Emmy Zehden, una dona alemanya con-
demnada per la seva fe com a testimoni de Jehovà. Durant el nazisme, va decidir 
acollir a casa diverses persones de la seva comunitat. Quan els van descobrir, els 
van condemnar a tots, perquè el règim ho veia com una traïció. 

Una altra víctima va ser Agust Dickmann, un jove alemany testimoni de Jehovà 
que va destacar per la seva valentia. Es va negar a fer el servei militar, ja que ana-
va en contra de les seves creences pacifistes. A causa d’això, el van arrestar i, fi-
nalment, el van executar davant de tothom. Es va convertir en un símbol del que 
podia passar si et negaves a seguir les ordres del règim.

Creiem que és imprescindible recordar la importància de no oblidar. No oblidar els 
qui, com Zehden o Dickman, van portar un triangle morat al pit i van resistir sense 
armes, només amb la seva força i el seu vigor. No oblidar els xiquets separats, els 
joves executats, les famílies destrossades per un règim que temia qualsevol per-
sona que pensés diferent. 



4  Acte institucional en Memòria de les Víctimes de l’Holocaust, 2026

ACTE INSTITUCIONAL 
AMB MOTIU DEL 
DIA INTERNACIONAL 
EN MEMÒRIA DE 
LES VÍCTIMES 
DE L’HOLOCAUST

Els feixistes, llavors, van intentar interposar boira a Europa. Avui, enfront cada vida 
estroncada, davant cada camí tancat, combatrem les injustícies i les discrimina-
cions per raons racials, religioses o polítiques amb pacifisme, arguments i educa-
ció.

Així que, si us plau, no ho oblidem, perquè la memòria no ha de quedar reserva-
da al record, ha de convertir-se en lliçó. Els drets, la llibertat i la dignitat humana 
són fràgils, depenen de la valentia d’aquells que s’atreveixen a dir «no». Per tant, si 
el seu sacrifici ens ensenya alguna cosa, és que estem obligats a alçar la veu i a 
actuar per evitar qualsevol forma de discriminació.

Finalment, ens agradaria que tots reflexionéssim sobre les conseqüències que 
ens poden portar els conflictes polítics quan no es respecten els drets humans ni 
la llibertat sobre les persones. I recordeu: el món només pot progressar quan la 
memòria esdevé mestra, i nosaltres lluitem per ser millors del que un dia vam ser.

Moltes gràcies.



5  Acte institucional en Memòria de les Víctimes de l’Holocaust, 2026

ACTE INSTITUCIONAL 
AMB MOTIU DEL 
DIA INTERNACIONAL 
EN MEMÒRIA DE 
LES VÍCTIMES 
DE L’HOLOCAUST

Institut Arquitecte Manuel Raspall. Cardedeu 
Les víctimes del col·lectiu LGBTI 

Benvolguts, benvolgudes,

Durant l’ascens de la ideologia totalitarista nazi a l’Alemanya dels anys trenta, la co-
munitat LGBTIQ+ va patir una persecució sistemàtica. El règim nazi va efectuar una 
campanya contra l’homosexualitat masculina i va perseguir els homes gais del 1933 
al 1945. Com a part de la seva campanya, el règim nazi va clausurar bars i llocs de 
reunió de gais, en va dissoldre les associacions i en va tancar les editorials. També 
va arrestar i jutjar desenes de milers de gais en aplicació del paràgraf 175 del Codi 
penal alemany. A la tardor del 1934, la Gestapo de Berlín va ordenar als cossos poli-
cials locals que li enviessin llistes de tots els homes dels quals es pensés que havien 
tingut conductes homosexuals. Són les denominades «llistes roses», que estaven 
centralitzades en mans de la Gestapo, amb la qual cosa afavorien la persecució.

Del 1934 al 1936, hi va haver tres esdeveniments que van radicalitzar la campanya 
del règim nazi contra l’homosexualitat: l’assassinat d’Ernst Röhm (obertament gai) 
i altres líders de les SA al juny i juliol del 1934. Durant el juny del 1935, quan els 
nazis van modificar el paràgraf 175 i, finalment, l’estatut del Codi penal el 1936, el 
líder de les SS i la policia, Heinrich Himmler, va establir l’Oficina Central del Reich 
per al Combat de l’Homosexualitat i l’Avortament.

A partir d’aquest moment, les batudes, les denúncies i els interrogatoris ja no van 
ser fets aïllats, sinó una realitat per a molts homosexuals alemanys; parlem de 
100.000 detencions, 53.000 condemnes i entre 5.000 i 15.000 homes que van 
ser empresonats en camps de concentració sota l’apel·latiu de «transgressors ho-
mosexuals».

El triangle rosa va ser el distintiu que el règim nazi els va assignar. Ells van ser, 
d’entre els presoners, els que van patir més abusos: havien de fer treballs al camp 
–on freqüentment els guardes i els altres presoners n’abusaven, tant físicament 
com sexualment– i eren colpejats i humiliats en públic, si no eren executats davant 
dels seus companys. Al camp de Buchenwald, tristament conegut pels experi-
ments mèdics, els homosexuals, juntament amb la població gitana, van ser utilit-
zats com a conillets d’índies aplicant-los tècniques de castració i infectant-los de 
tifus i tuberculosi per provar vacunes.

Els gais i les lesbianes també eren perseguits i tancats en camps de concentració 
per altres condicions, a part de la seva orientació sexual, com ara la d’asocials, 
opositors polítics o jueus. Els homosexuals jueus i gitanos van ser objecte de do-
ble persecució. Es desconeix el nombre exacte de jueus gais assassinats durant 
l’Holocaust.

L’associació de represaliats pels nazis Unió dels Perseguits del Règim Nazi / Fe-
deració d’Antifeixistes, fundada el 1947 pels opositors polítics al règim nazi, no va 
reconèixer inicialment els homosexuals, les lesbianes i les persones transsexuals 
com a víctimes, i l’Alemanya de la postguerra va continuar perseguint-los fins a 
finals dels anys seixanta. No van ser dignes d’homenatge, no se’ls va citar als ju-
dicis de Nuremberg i no van poder demanar indemnitzacions. Alemanya no va 
reconèixer les víctimes LGBTIQ+ fins al 2002, quan la majoria ja havien mort, i no 
va ser fins al 2008 que es va inaugurar al centre de Berlín el Monument als Homo-
sexuals Perseguits pel Nazisme.

Aquesta persecució del col·lectiu LGBTIQ+ no només es va produir a l’Alemanya dels 
anys trenta. A l’Espanya de Franco, l’any 1954 s’amplia la Ley de vagos y malean-



6  Acte institucional en Memòria de les Víctimes de l’Holocaust, 2026

ACTE INSTITUCIONAL 
AMB MOTIU DEL 
DIA INTERNACIONAL 
EN MEMÒRIA DE 
LES VÍCTIMES 
DE L’HOLOCAUST

tes amb la finalitat d’incloure-hi els homosexuals. Aquesta llei castigava els homo-
sexuals amb l’internament a institucions especials i colònies, els obligava a declarar 
el domicili i els imposava la vigilància d’uns delegats del Govern. El 1970, la Llei de 
perillositat i rehabilitació social va permetre que l’homosexualitat fos vista com una 
malaltia o una desviació en les persones. El cineasta Ferran Navarro-Beltrán parla de 
la «generació del silenci», perquè van haver de viure la seva sexualitat d’amagat de la 
família, els amics i la feina. L’escriptora i activista lesbiana Isabel Franc assegura que 
el col·lectiu de lesbianes va patir una doble discriminació: per ser dones i lesbianes. 

A partir de la fi de la dictadura franquista, s’han aprovat diverses lleis que tenen a 
veure amb aquest col·lectiu i que els equiparen, de mica en mica, a la resta de la 
població:

— L’any 1979, es va aprovar la llei per eliminar la criminalització dels homosexuals.
— �L’any 2005, es va aprovar el matrimoni igualitari i Espanya va ser el tercer país a 

escala mundial a reconèixer aquest dret. Aquell mateix any, es va reconèixer el 
dret d’aquestes parelles a adoptar. 

— �L’any 2007, es va aprovar la llei que permetia el canvi de nom i sexe legal a les 
persones transsexuals.

— �El 10 d’octubre del 2014, el Parlament de Catalunya va aprovar la Llei 11/2014 
per garantir els drets de lesbianes, gais, bisexuals, transgèneres i intersexuals i 
per erradicar l’homofòbia, la bifòbia i la transfòbia.

L’última llei aprovada va ser la llei trans del 2023, que va permetre l’autodetermi-
nació del gènere a partir dels setze anys i va prohibir les teràpies de conversió en 
tot el territori espanyol.

Tot i els avenços aconseguits durant aquests anys, encara hi ha lluites que no han 
finalitzat. Els discursos populistes, molt freqüents a la societat, amenacen de fer 
retrocedir els drets assolits fins ara. No hauríem de normalitzar comentaris des-
pectius cap a la comunitat que pensàvem que ja havíem deixat enrere, com ara 
dir que l’homosexualitat és una malaltia o fer servir paraules com marica per ridi-
culitzar un company. Aquests discursos comporten un odi que s’estén perillosa-
ment entre la població jove. Reconèixer que es forma part del col·lectiu LGBTIQ+ 
fa temps que ha deixat de ser un fet minoritari, i sortir de l’armari ha deixat de ser 
un tabú. Tot i això, en sectors com el futbol o als centres educatius, encara queda 
molta feina per fer.

Nosaltres, com a ciutadans i ciutadanes, tenim la responsabilitat d’educar i edu-
car-nos d’una manera conscient i de mantenir una participació activa a l’hora de 
denunciar situacions repressives o de violència contra aquest col·lectiu. Com a 
societat, hauríem de prendre consciència del camí que va portar a l’Holocaust i de 
tot el patiment que va comportar. Rudolf Brazda, supervivent del camp de con-
centració de Buchenwald, va escriure: «Si finalment parlo, és perquè la gent sàpi-
ga què vam haver de suportar nosaltres, els homosexuals, en temps de Hitler... no 
hauria de tornar a passar.»

El 2014, durant un acte organitzat per associacions LGBT italianes amb motiu del 
Dia del Record, Lucy Salani, activista trans supervivent del camp de concentració 
Dachau, va declarar: «És impossible oblidar i perdonar. Algunes nits encara somio 
amb les coses més horribles que he vist i sento que continuo allà, i per això vull que 
la gent sàpiga què va passar als camps de concentració, perquè no torni a passar.»

La nostra obligació moral envers la història és d’esdevenir els portaveus d’aquells 
fets i no permetre que mai, mai més, es puguin tornar a repetir i es converteixin en 
una realitat que faci avergonyir les generacions futures.

Moltes gràcies.



7  Acte institucional en Memòria de les Víctimes de l’Holocaust, 2026

ACTE INSTITUCIONAL 
AMB MOTIU DEL 
DIA INTERNACIONAL 
EN MEMÒRIA DE 
LES VÍCTIMES 
DE L’HOLOCAUST

Instituts Manresa Sis. Manresa 
Les víctimes del col·lectiu de persones amb discapacitat 
 
Que l’odi no es torni a convertir mai més en norma
Avui no comencem parlant sobre les víctimes. Avui comencem parlant des del 
punt de vista de les víctimes. Venim a recordar persones reals. Amb nom, amb 
rostre i amb vida. Milers d’infants, joves i adults amb discapacitat física o psíquica 
que van morir com a resultat del programa nazi d’eutanàsia. 

Avui venim a parlar per ells i, en nom seu, preguntem als responsables de l’Holo-
caust: 

Amb quin dret ens vau mirar i vau decidir que les nostres vides sobraven?

Amb quin dret vau convertir la discapacitat en una condemna a mort?

Qui us va donar l’autoritat per dir que no érem purs, que no érem dignes de viure 
en el vostre repugnant ideal de raça ària?

Quina ciència és aquesta que mata? Quina medicina és aquesta que assassina?

Ens vau estigmatitzar, esterilitzar i ingressar en clíniques de la mort. Vau fer expe-
riments amb els nostres cossos. Ens vau injectar sobredosis letals, ens vau dei-
xar morir per inanició o ens vau gasejar. I els nostres cossos sense vida, els vau 
cremar. 

Ens vau anomenar «vides indignes», «errors». Però el veritable error va ser creure 
que l’odi podia convertir-se en llei. Perquè el fil conductor de l’Holocaust va ser 
l’odi. Un odi justificat i normalitzat, que us convertia en monstres deshumanitzats.

Quan la nostra professora ens va explicar que participaríem en aquest projecte re-
presentant les persones amb discapacitat, vam viure com un repte poder recordar 
la memòria d’un dels col·lectius més oblidats.

A classe vam començar treballant els diferents rols que van adoptar les persones 
durant el nazisme. Una distinció complexa que ens va obrir un gran debat ètic. 

Les víctimes no van tenir cap opció; van ser perseguides per allò que eren: per la 
seva religió, per la seva orientació, o, com en el cas que avui nosaltres recordem 
especialment, per la seva discapacitat.

Però la resta de la societat sí que va poder decidir. Es podia decidir ser perpetrador. 
Agents d’un règim totalitari que van executar crims massius contra la humanitat.

Es podia decidir col·laborar. Per convicció, per oportunisme o potser per por.

Es podia decidir ser espectador. Persones que sabien o intuïen què passava, pe-
rò que no van actuar. Aquests van ser la majoria.

I també es podia decidir ser resistent. Pocs. Els «Justos entre les Nacions» que, 
amb valentia i humanitat, van arriscar la seva pròpia vida per salvar-ne d’altres da-
vant la barbàrie.

I això ens obliga a fer-nos una pregunta incòmoda: què hauria fet cadascun de 
nosaltres?

Vam veure la pel·lícula Niebla en agosto, del director Kai Wessel, per conèixer 
l’Aktion T4, un programa d’eutanàsia de persones amb discapacitat, que va co-
mençar amb informes mèdics i que va acabar amb les cambres de gas. Com un 
gran engranatge de rellotgeria, no només els líders nazis donaven ordres, sinó que 



8  Acte institucional en Memòria de les Víctimes de l’Holocaust, 2026

ACTE INSTITUCIONAL 
AMB MOTIU DEL 
DIA INTERNACIONAL 
EN MEMÒRIA DE 
LES VÍCTIMES 
DE L’HOLOCAUST

també metges, infermers, funcionaris i treballadors de tot tipus van ser responsa-
bles d’aquest gran genocidi.

A partir d’aquí vam decidir investigar la vida d’altres víctimes com el protagonista 
de la pel·lícula i, fent un treball de memòries creuades, vincular-la amb la dels seus 
perpetradors. 

I, com us hem dit al principi, avui volem parlar en nom d’ells i elles:

Jo sóc Gerhard Herbert, un nadó alemany nascut cec i sense cames. Els meus 
pares, uns «nazis fervents», em van considerar un monstre i van demanar a Hitler 
que autoritzés la meva mort. El meu assassinat va ser el tret de sortida del pro-
grama Aktion T4. 

Karl Brandt va ser el metge que va decidir que «no mereixia viure». Metge perso-
nal de Hitler, va fer experiments criminals. Va ser processat a Nuremberg i declarat 
culpable de crims contra la humanitat.

Jo sóc Elfriede Lohse-Wächtler, una pintora. A mi em van diagnosticar «esquizo-
frènia». Em van esterilitzar i, el juliol del 1940, juntament amb 86 persones més, 
ens van assassinar a la cambra de gas, sota la supervisió d’un doctor.

Aquest doctor era el psiquiatra nazi Irmfried Eberl. Mai cap altre metge no havia 
supervisat personalment l’assassinat massiu d’individus com ho va fer ell.

Jo sóc Erwin Sänger, un nen jueu amb síndrome de Down. Els meus pares van ser 
assassinats a Auschwitz i a mi em van matar amb una sobredosi de barbitúrics.

El doctor Friedrich Knigge va ser qui va administrar el tractament letal i va regis-
trar que la mort va ser causada per una pneumònia inventada.

Jo sóc l’Ernst Lossa, ienix i orfe. Em van internar en un psiquiàtric acusat de ser 
malalt mental i un inadaptat. Vaig veure com mataven els meus companys sota 
l’etiqueta d’«indignes» i vaig intentar ajudar... Vaig rebre la injecció letal amb només 
14 anys.

Valentin Faltlhauser és el responsable directe de la mort de l’Ernst. Va ser el crea-
dor de la dieta «E-Kost», amb la qual els pacients morien de fam lentament. 

I acabem aquest discurs apel·lant a la humanitat. La memòria ens obliga a defen-
sar la dignitat humana sense condicions. Ens obliga a rebutjar qualsevol ideologia 
i partit que difongui discursos d’odi. Ahir van ser el jueus, les persones amb disca-
pacitat, els homosexuals; avui són els immigrants. Perquè quan una societat deci-
deix que algunes vides no valen, totes les vides estan en perill.

Que la memòria de les víctimes ens faci més humans.

I que mai, mai més, l’odi no torni a convertir-se en norma.



9  Acte institucional en Memòria de les Víctimes de l’Holocaust, 2026

ACTE INSTITUCIONAL 
AMB MOTIU DEL 
DIA INTERNACIONAL 
EN MEMÒRIA DE 
LES VÍCTIMES 
DE L’HOLOCAUST

Institut Manuel de Montsuar. Lleida 
Les víctimes del poble gitano 

Avui no parlem només d’història, avui parlem de persones, de vides trencades. 
Parlem d’una tragèdia que ha estat silenciada, ignorada i relegada a l’oblit. 

Bona tarda a tothom, a l’alumnat del Manuel de Montsuar ens ha impactat el re-
tard en el reconeixement de la persecució del poble gitano, que no va poder ex-
posar el Porrajmos als judicis de Nuremberg. 

Aquest silenci no va ser casual. Durant dècades, el sofriment del poble gitano va 
quedar exclòs del relat oficial de la Segona Guerra Mundial, com si el seu dolor fos 
secundari. El 1956, el més alt tribunal de jurisdicció civil i criminal d’Alemanya va 
dictaminar que la persecució del poble gitano per motius racials va començar no-
més amb l’aplicació de l’ordre de Himmler del desembre del 1942. Tot el patiment 
anterior va ser ignorat fins al 2015.

No estem parlant de xifres. Parlem de famílies senceres, de nens i nenes assas-
sinats, de persones perseguides i deportades pel simple fet de ser qui eren. En 
aquest context, figures com Robert Ritter, cap de la Unitat de Recerca d’Higiene 
Racial i Biologia Demogràfica del règim nazi, va contribuir a construir un discurs 
basat en odi i discriminació, definint el poble gitano com a «sang racial dolenta i 
criminals de naixement», paraules que servien per legitimar la persecució i la vio-
lència. Els gitanos van ser arrestats en virtut de la Llei contra els criminals habi-
tuals, i també es va iniciar un procés d’esterilització forçosa.

El Porrajmos va ser el resultat d’un sistema que va convertir el racisme en llei i l’odi 
en política d’estat. El poble gitano va ser perseguit arreu d’Europa: empresonat, 
deportat a camps com Auschwitz-Birkenau, Ravensbrück o Treblinka, sotmès a 
experiments mèdics i condemnat a una mort lenta i cruel. Tot això mentre el món 
mirava cap a una altra banda.

Finalitzada la Segona Guerra Mundial, els supervivents es van trobar en una situa-
ció de pobresa i fam, i sense habitatge per poder viure-hi. A diferència de les al-
tres víctimes de l’Holocaust, no van rebre ni ajudes ni cap mena de compensació. 
Aquesta manca de reconeixement no només va prolongar el dolor, sinó que va 
condemnar moltes víctimes a un segon oblit. Se’ls va negar justícia, memòria i dig-
nitat, com si el seu patiment no hagués estat prou greu per merèixer ser escoltat.

És aquí on els joves ens hem d’aturar i pensar. Com es pot aniquilar un poble que 
només té el cel i la terra? Un poble que, malgrat la persecució, va preservar la se-
va identitat. És un poble que ens ha demostrat com romandre unit en l’adversitat.

Com pot ser que el món necessités setanta anys per demanar perdó? La respos-
ta fa mal: l’antigitanisme no es va acabar el 1945. L’odi no va desaparèixer amb 
la fi de la guerra, simplement va canviar de forma. Les mateixes idees que havien 
permès les lleis de Nuremberg van continuar i continuen presents en la societat i 
en les institucions. Aquesta continuïtat va condemnar les víctimes a una injustícia 
prolongada en què els prejudicis van impregnar la seva vida quotidiana. 

La memòria no és només un exercici de mirar enrere; és una eina de resistència 
contra la injustícia del present. El Porrajmos ens ensenya que el mal no comença 
amb els camps de concentració, sinó amb les paraules. Comença quan perme-
tem que s’assenyali algú com a «diferent», «perillós» o «inferior». Comença quan el 
silenci dels altres es converteix en còmplice de l’agressió.



10  Acte institucional en Memòria de les Víctimes de l’Holocaust, 2026

ACTE INSTITUCIONAL 
AMB MOTIU DEL 
DIA INTERNACIONAL 
EN MEMÒRIA DE 
LES VÍCTIMES 
DE L’HOLOCAUST

Per això, avui, trencar aquest silenci és una responsabilitat col·lectiva. Recordar el 
Porrajmos no és només un acte de justícia històrica cap al poble gitano, sinó tam-
bé un compromís amb el present i el futur. És reconèixer que el racisme i la discri-
minació no són errors del passat, sinó perills reals que encara ens envolten si no 
els combatem activament.

Com a joves, tenim el deure de qüestionar els prejudicis, de no normalitzar l’odi ni 
la indiferència. Tenim la responsabilitat d’escoltar les veus que han estat silencia-
des i d’incloure-les en la memòria col·lectiva. Perquè, només quan totes les vícti-
mes són reconegudes, la memòria és completa.

Finalment, recordar el Porrajmos és dir clarament que cap vida és secundària, que 
cap poble mereix l’oblit. És afirmar que la dignitat humana no entén d’orígens ni de 
diferències. I és, sobretot, un crit perquè mai més el silenci, la indiferència o l’odi 
tornin a devorar la humanitat.



11  Acte institucional en Memòria de les Víctimes de l’Holocaust, 2026

ACTE INSTITUCIONAL 
AMB MOTIU DEL 
DIA INTERNACIONAL 
EN MEMÒRIA DE 
LES VÍCTIMES 
DE L’HOLOCAUST

Institut de la Jonquera. La Jonquera 
Les persones perseguides per motius polítics 

Benvolgudes i benvolguts,

Ens trobem aquí reunits avui, 27 de gener, a la institució que representa tots els 
catalans i les catalanes, per tal de no oblidar un dels fets més vergonyosos de la 
història de la humanitat.  És un dia per recordar tots aquells que van patir la perse-
cució del règim nazi: el poble jueu, gitanos, eslaus, persones amb discapacitats, 
homosexuals, persones amb ideologies comunistes, socialistes i anarquistes. En 
concret, el nostre discurs vol retre homenatge a les víctimes polítiques del naci-
onalsocialisme i l’Holocaust. El que volem aconseguir és poder donar veu a tots 
els damnificats del passat i recordar que encara avui dia es repeteixen situacions 
similars. Ens hauríem de plantejar com a societat què estem fent malament per 
resoldre-ho com a comunitat. L’alumnat de l’Institut de la Jonquera agraeix tenir 
aquest espai per expressar-se i recordar totes les víctimes, siguin «herois» o anò-
nims.

Normalment, quan pensem en temes i situacions com aquestes ens poden venir 
al cap tres paraules clau lligades entre si: la humanitat, els drets humans i l’em-
patia. Aquests termes són els que van ser ignorats abans, durant i després de la 
Segona Guerra Mundial. Amb aquest objectiu, la redacció de la Declaració uni-
versal dels drets humans, del desembre de 1948, pretenia ser un referent a escala 
mundial, tot i que malauradament no s’estan respectant avui dia. 

Nosaltres, com a ciutadanes i estudiants, creiem que és molt important parlar, 
recordar i treballar aquests moments històrics, que tenen molts precedents fins a 
arribar a aquests fets esgarrifosos de la història recent. Per això, pensem que als 
centres educatius s’ha de donar un espai de reflexió i memòria per poder ajudar 
l’alumnat a desenvolupar una consciència social i una sensibilitat cap a la memò-
ria històrica.

En aquesta línia, el nostre centre educatiu, en col·laboració amb el Museu Memo-
rial de l’Exili, desenvolupa un projecte anomenat «Guerra Civil i exilis». I també tre-
balla amb el grup de treball «Exili, Deportació i Holocaust de l’Alt Empordà», amb 
l’únic objectiu de no oblidar el passat per evitar que es torni a repetir.

En són un bon exemple els represaliats polítics, persones que van ser persegui-
des per la seva ideologia a Espanya, durant la Guerra Civil, i a Europa, pel feixisme 
italià i alemany. 

Una mostra d’això són els grups d’exiliats catalans i espanyols que van travessar 
la frontera en un intent desesperat de fugir de l’horror. Alguns d’ells, sota el con-
trol alemany a França, es van allistar a l’Exèrcit Regular Francès o bé a les Com-
panyies de Treballadors Estrangers, que formaven part de la resistència contra el 
règim nazi. Aquest compromís va provocar, doncs, que alguns fossin novament 
perseguits i represaliats. 

Els llocs on anaven a parar alguns presos polítics, alguns dels quals acabaven afu-
sellats, eren els camps de concentració, uns espais on l’objectiu era castigar els 
opositors del règim, humiliant-los, deshumanitzant-los i arrabassant-los els drets 
com a persones. N’és un exemple ben conegut el camp de Mauthausen, esta-
blert poc després de l’annexió d’Àustria per part d’Alemanya. L’objectiu d’aques-
ta instal·lació i de moltes altres era explotar a tothom que hi entrés, torturant-los i 
fent-los viure en pèssimes condicions fins a arribar a la mort. Aquesta situació va 



12  Acte institucional en Memòria de les Víctimes de l’Holocaust, 2026

ACTE INSTITUCIONAL 
AMB MOTIU DEL 
DIA INTERNACIONAL 
EN MEMÒRIA DE 
LES VÍCTIMES 
DE L’HOLOCAUST

ser viscuda per persones de diferents nacionalitats, incloent-hi dones com la Neus 
Català, que va estar en un camp de concentració a Rävensbrück.

Com a societat, tenim la responsabilitat col·lectiva de posar noms i cognoms a 
les víctimes per dignificar-ne la memòria. Un testimoni molt proper per a nosaltres 
que no s’esmenta als llibres d’història és el de Faustino Molina Velázquez, nas-
cut a Figueres, exiliat a França, deportat a Mauthausen i, finalment, assassinat a 
Hartheim. Recentment, ha estat homenatjat amb una placa davant del seu domi-
cili a Figueres per recordar les persones que van morir pels seus ideals.

Uns ideals que encara avui dia hem de reivindicar tant individualment com col·
lectivament. Hi ha associacions properes al nostre territori que hi juguen un paper 
molt important, com ara el Triangle Blau i els Fills i Filles de Republicans Espanyols 
i Infants de l’Èxode, o de més llunyanes, com l’Amical de Mauthausen, que ens ha 
permès construir la nostra identitat amb els principis de respecte i tolerància. Això 
ens ha estat possible gràcies a les visites als camps de Ribesaltes i Argelers i als 
camps d’extermini del règim nazi.

D’aquests fets, de totes aquestes històries de vida, de l’Holocaust i de la perse-
cució, què n’hem après? Que durant la dictadura franquista a l’Estat Espanyol o, 
actualment, amb alguns governs autoritaris que pretenen sotmetre’n d’altres ens 
queda un llarg camí per recórrer. 

Per acabar, ens agradaria agrair a totes les persones que han lluitat i lluiten per 
uns ideals polítics per construir una societat més justa i humana, en molts casos 
deixant-hi la vida i recordant-nos que tenim l’obligació de mantenir viva la seva 
memòria. Finalitzem el nostre discurs amb unes paraules de Neus Català com a 
esperit de lluita: «Sóc una supervivent, per desgràcia […]. Vaig lluitar per la lliber-
tat. Vam lluitar per això, moltes dones van morir en aquesta lluita. La vida és bo-
nica, i vaig lluitar a mort per conservar la vida. Són aquelles contradiccions que té 
la vida».



13  Acte institucional en Memòria de les Víctimes de l’Holocaust, 2026

ACTE INSTITUCIONAL 
AMB MOTIU DEL 
DIA INTERNACIONAL 
EN MEMÒRIA DE 
LES VÍCTIMES 
DE L’HOLOCAUST

Col·legi Mare de Déu de la Mercè. Sant Feliu de Llobregat 
Les víctimes del poble jueu 

Discurs sobre la xoà i el compromís de la memòria
Si oblidem el passat, quin futur ens espera?
Per a totes les persones que ens acompanyeu avui... i les que no han pogut venir.

Avui ens reunim per recordar una de les tragèdies més profundes de la història de 
la humanitat: la xoà, l’extermini sistemàtic de sis milions de jueus durant la Sego-
na Guerra Mundial. No és només un episodi del passat; és una alerta permanent 
sobre què pot passar quan la deshumanització, els discursos d’odi i la indiferència 
arrelen en una societat.

Lluitar contra el silenci i la desmemòria, conèixer la barbàrie que va succeir al cor 
d’Europa entre 1933 i el 1945, rebutjar que la defensa d’unes idees determinades 
pugui convertir ningú en víctima, comprendre com han de ser les societats justes 
i lliures i en quin moment deixen de ser-ho: aquests són alguns dels objectius que 
han guiat la nostra participació en aquest projecte.

L’Holocaust no va començar amb cambres de gas. Va començar amb paraules. 
Amb la construcció d’un relat que convertia persones en objectes, en enemics 
imaginaris, en éssers «inferiors». La deshumanització va ser l’eina principal: quan 
es nega la dignitat humana d’un col·lectiu, qualsevol atrocitat esdevé possible.

Els jueus van ser assenyalats com a culpables de crisis econòmiques, de con-
flictes socials, de tot allò que angoixava la societat alemanya. Aquest mecanisme 
—buscar un boc expiatori— és antic, però el nazisme el va convertir en una ma-
quinària política i propagandística devastadora. Quan un govern alimenta l’odi i la 
por, quan la societat deixa de veure l’altre com un igual, el pas cap a la violència 
extrema esdevé terriblement curt.

Milers de jueus i gitanos van ser deportats a camps de concentració i extermini  
—Auschwitz, Treblinka, Sobibor, Bergen-Belsen…—, espais dissenyats per des-
truir cossos i esperits. Però, malgrat l’horror, molts supervivents van demostrar 
una força interior extraordinària.

Viktor Frankl, psiquiatre jueu i supervivent d’Auschwitz, va escriure que «a l’és-
ser humà se li pot prendre tot, excepte una cosa: l’última de les llibertats huma-
nes —l’elecció de l’actitud personal davant qualsevol conjunt de circumstàncies». 
Aquesta idea ens recorda que, fins i tot en la foscor més absoluta, hi ha persones 
que van mantenir viva la flama de la dignitat.

Pel·lícules com La llista de Schindler ens ajuden a entendre que, enmig de la bar-
bàrie, també hi va haver individus que van triar salvar vides. Oskar Schindler no 
era un heroi perfecte; era un home amb contradiccions, però va decidir actuar. La 
seva història ens mostra que la diferència entre ser còmplice i ser just sovint de-
pèn d’un gest, d’una decisió, d’un «això no ho permetré».

La nena del vestit vermell, un dels símbols més emblemàtics de la pel·lícula, ens 
recorda que darrere de cada nom, de cada deportació, hi havia una vida única, 
irrepetible. La memòria històrica consisteix precisament en això: tornar el nom, el 
rostre i la humanitat a aquells que van ser reduïts a estadístiques.

Volem ser joves compromesos i amb sentit crític, per això tenim un paper essen-
cial. La xoà no és només història; és una responsabilitat. En un món on els dis-
cursos d’odi tornen a circular, on la desinformació i la polarització creixen, cal que 
siguem guardians de la dignitat humana.



14  Acte institucional en Memòria de les Víctimes de l’Holocaust, 2026

ACTE INSTITUCIONAL 
AMB MOTIU DEL 
DIA INTERNACIONAL 
EN MEMÒRIA DE 
LES VÍCTIMES 
DE L’HOLOCAUST

Avui 27 de gener, Dia Internacional de Commemoració de les Víctimes de l’Holo-
caust, és un recordatori que l’odi i la intolerància poden tenir conseqüències ter-
ribles.

Recordar no és quedar-se ancorat en el passat. Recordar és actuar en el present. 
És detectar els senyals d’alerta: la discriminació, la burla, la deshumanització sub-
til. És defensar els qui no tenen veu. És construir una societat on ningú sigui per-
seguit per la seva identitat, la seva cultura o la seva fe. La xoà ens ensenya que el 
mal extrem és possible, però també que la resistència, la solidaritat i la humanitat 
poden sobreviure fins i tot en els llocs més foscos.

Com deia Frankl, el sentit de la vida no es troba en les circumstàncies, sinó en la 
manera com hi responem.

Que la memòria de les víctimes ens guiï. Que el coratge dels supervivents ens ins-
piri. I que el nostre compromís amb la dignitat humana sigui el millor homenatge 
que podem oferir.



Acte institucional en Memòria 
de les Víctimes de l’Holocaust
Conclusions sobre els col·lectius de víctimes a càrrec dels 
alumnes dels centres educatius que han participat en el Pro-
jecte Educatiu en Memòria de les Víctimes de l’Holocaust

27 de gener de 2026

Institut de Roquetes. Tarragona  
Les víctimes del col·lectiu dels testimonis de Jehovà	 3

Institut Arquitecte Manuel Raspall. Cardedeu 
Les víctimes del col·lectiu LGBTI	 5

Instituts Manresa Sis. Manresa 
Les víctimes del col·lectiu de persones amb discapacitat 	 7

Institut Manuel de Montsuar. Lleida 
Les víctimes del poble gitano	 9

Institut de la Jonquera. La Jonquera 
Les persones perseguides per motius polítics	 11

Col·legi Mare de Déu de la Mercè. Sant Feliu de Llobregat 
Les víctimes del poble jueu	 13




	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	Conclusions sobre els col·lectius de víctimes a càrrec dels alumnes dels centres educatius que han participat en el Projecte Educatiu en Memòria 
de les Víctimes de l’Holocaust
	27 de gener de 2026
	Institut de Roquetes. Tarragona 
Les víctimes del col·lectiu dels testimonis de Jehovà

	Institut Arquitecte Manuel Raspall. Cardedeu
Les víctimes del col·lectiu LGBTI

	Instituts Manresa Sis. Manresa
Les víctimes del col·lectiu de persones amb discapacitat
 
	Institut Manuel de Montsuar. Lleida
Les víctimes del poble gitano

	Institut de la Jonquera. La Jonquera
Les persones perseguides per motius polítics

	Col·legi Mare de Déu de la Mercè. Sant Feliu de Llobregat
Les víctimes del poble jueu



